
META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

162 

 

META: RESEARCH IN HERMENEUTICS, PHENOMENOLOGY, AND PRACTICAL PHILOSOPHY 

VOL. XIII, NO. 1 / JUNE 2021: 162-192, ISSN 2067-3655, www.metajournal.org 

 

 

 
Critique du rapport d´obéissance à la norme : vers 

une image réfléchie du plein pouvoir  

 

Santiago Zúñiga 
Universidad de las Américas 

 
Abstract 

Critique of the Relation to Legal Obedience: Towards a Reflected 

Image of Full Authority 

This paper reflects on the relation between the conditions that enable subject 

obedience to the norm. Such an approach considers Freud and Kelsen’s prior 

fundamental contentions about the issue from both psychoanalytical and law 

theories, respectively. In his work Group psychology and analysis of the Ego, for 

instance, Freud sets the question of the cause that serves as an explanation for 

the cohesion of society in terms of a ¨common object of affection¨. On the other 

hand, Kelsen’s earlier work postulates “legal order” as a decisive factor that 

might embrace multiplicity (as a State). Regarding this logical continuum, 

Freud criticizes that line of reflection and attempts to conceive the norm within 

the frame of the second topic, namely, as the instance of the “Superego”. 

Nonetheless, such an image or representation of the norm does not fully 

consider the specificity of the Self as a founding act, nor implies the constitutive 

lack of any Self that shall always pursue its own reflective relation with the 

norm. Subsequently, Fichte’s latest work will be taken into consideration. 

 

Keywords: Freud, Kelsen, Fichte, law, obedience, crowd psychology, 

psychoanalytical theory of norm, legal order 

 

 

Introduction 

Le problème du lien entre sujet et norme comprend deux 

représentations du rapport à la norme qui engagent 

simultanément le devoir (soit, l’injonction) et le vouloir (en tant 

que limite de la satisfaction). Or, ce rapport au devoir-être, qui 

est l’assise présomptive du droit parce qu’il interpelle les 

limites du Moi eu égard à son désir, doit aussitôt impliquer le 

régime de la contingence, à défaut de quoi, l’obligation de la loi 

dans les termes de la nécessité ne pourrait pas être pensée. 

http://www.metajournal.org/


Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

163 

 

Dans le sillage du couple devoir-vouloir où s’inscrit tout 

processus de subjectivation1, il nous revient de comprendre la 

portée du questionnement soulevé par la psychanalyse (Freud) 

et la théorie du droit (Kelsen) concernant les conditions de 

possibilité de l’obéissance à la loi. Au premier abord, cette 

énigme apparaît comme étant insoluble. En effet, la cause 

ultime de l’obéissance ne peut pas être énoncée définitivement 

au risque d’engouffrer la réflexion sur l’opérativité de la norme 

dans la présupposition d’une culpabilité intenable (Joseph K.). 

D’où le problème qui se pose à nous : De quelle manière 

le Moi pose-t-il l’écart de réflexivité face à l’illusion de la toute-

puissance de la Loi ? Cette question soulève la rencontre d´une 

hétéronormativité démesurée, dont le voile de l´absolu trouble 

le sujet qui souhaite adresser sa demande de reconnaissance 

vers l´autre de sa différence ; ce faisant, l´enjeu consiste à 

mettre en valeur la visée réflexive aux fins de la libre 

représentation de soi, dans la mesure où son apparaître ne peut 

pas être tenu pour une évidence (il n´est donc pas constitutif, 

car il demeure ouvert dans l´horizon des images possibles).  

Ainsi, l’exposé d’une critique qui s’articule autour du 

fantasme qui traverse le rapport entre la norme et l’individu, 

prend pour nous le sens précis d’une remise en question de la 

puissance qui vise son effectivité totale, de la même façon que 

la loi positive est incarnée par la figure de l’État. Dans un 

second mouvement, la convergence entre les perspectives de 

Freud (1921) dans Psychologie des foules et analyse du Moi et 

celles de Kelsen émanant du champ de la théorie pure du droit 

(1922) dans La Notion du Moi et la psychologie sociale, engage 

notre compréhension sur la voie de la scission qui doit pouvoir 

ramener le sujet vers la pensée de sa différence, cela dans les 

termes du registre de l’imaginaire de l’écart entre le Moi et son 

idéal. Un troisième moment implique la suspension de 

l’effectivité de la loi sans faille, dont la constitution s’avère 

incertaine lorsqu’elle se replie dans le présupposé idéal de son 

propre fondement (Kelsen) ; Freud nous permet donc 

d’entrevoir une issue face à la façon dont le Moi est en mesure 

de poser son propre rapport lorsqu’il est partagé entre le 

principe de réalité et le principe de plaisir. Dans ce sens, une 

critique de la représentation du rapport à la loi nous permettra 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

164 

 

de mobiliser la théorie de l´image, eu égard à la Doctrine de la 

Science tardive (1811-1813), au profit d´une réflexion sur la 

capacité qu´a le Moi de faire avec l´ordre juridique. 

Ainsi, une réponse provisoire eu égard à notre 

questionnement peut être énoncée de la manière suivante : 

L’obéissance à la loi ne peut pas s’effectuer sans l’absence avouée 

d’un garant externe. La possibilité pour le sujet de poser son 

désir dans les termes d’une transgression réfléchie de son 

propre rapport à la norme est donc un écart nécessaire pour 

faire place au désir d’autrui.  

 

1. Freud et la psychologie des foules 

Nos réflexions sur l’opération normative2 reprennent la 

question des conditions de possibilité de l’obéissance à la loi. Dans 

ce sillage, s’impose la trace de Freud et plus particulièrement, le 

concept de pulsion de sa théorie psychanalytique. Deux moments 

sont à prendre en compte, car ils rendent compte du tournant qui 

va de la première topique d’avant 1919 (Inconscient, Préconscient, 

Conscient), vers la deuxième qui partage la structure subjective 

dans les termes du Moi et le Ça en 1923 (Freud 2018). Ce passage 

crucial intègre le questionnement autour de l’imaginaire 

dogmatique à l’origine de l’idéologie juridique (Lenoble 2018, 3). 

En effet, si l’on veut réinterroger le développement du lien social 

dans son rapport à l’instauration de l’ordre juridique (Droit), voire, 

en tant que création d’une capacité d’autolimitation signifiante 

chez les sujets dans les termes du Surmoi (psychanalyse), 

l’approche freudienne du clivage entre l’individu et l’idéal du Moi 

s’avère indépassable. Ce faisant, le recours à Psychologie des 

foules et analyse du Moi (Freud 2012) sera au cœur de la première 

partie de nos analyses.  

Dans la Psychologie des foules et analyse du Moi, Freud 

s’engage sur la voie critique initiée par les travaux de Gustave 

Le Bon dans Psychologie des Foules (1895) et de 

Mc.Dougall (1920) dans The Group Mind, par rapport aux 

enjeux affectifs qui caractérisent la perte du Moi lorsqu’il 

adhère à la visée de la foule. Dans ses grandes lignes, la 

réflexion freudienne recouvre l’énigme du rapport entre 

psychologie individuelle et psychologie sociale (Freud 2012, 31) 

dans la mesure où la foule serait à l’origine d’une diminution 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

165 

 

des restrictions qui détournent la satisfaction immédiate des 

pulsions. Or, cette masse extraordinairement suggestive et 

crédule (Freud 2012, 32) empêcherait l’émergence d’une 

conscience morale et serait nuisible au rendement intellectuel 

de l’individu. Gustave Le Bon quant à lui, fait le constat d’un 

rapport inversement proportionnel entre les qualités réflexives 

de la subjectivité individuelle et l’intensité de l’adhésion 

affective qui traverse le Moi vis-à-vis du rassemblement 

collectif ; dans un tel régime associatif, le sentiment, la pensée 

et l’acte s’engagent dans un esprit de corps. Un des problèmes 

relevés par Le Bon concerne précisément l’abandon de la 

volonté face à la détermination de l’objet commun d’amour qui 

soude le lien entre les uns et les autres. De ce fait, la critique 

freudienne correspond au constat du régime pulsionnel qui 

sous-tend l’agrégation des subjectivités (il fait d’ailleurs appel à 

une « pulsion sociale » (Freud 2012, 20), en tant que différence 

fondamentale à des degrés variables, entre le Moi et son idéal. 

Freud précise que toute représentation qui excite les sens, 

hormis donc le traitement logique des actes par la voie 

rationnelle, favorise l’émergence d’un leader. Ainsi, le doute, 

voire le recul d’une conscience face à l’apparence de sa 

certitude, n’y est plus. La fascination du Moi nous dit Freud, 

lorsqu’il reprend partiellement les arguments de Le Bon, relève 

du constat qu’il a de sa force irrépressible au sein de la foule, de 

telle sorte que l’autorité apparaît en tant que principe de 

causation de sa force (d’où l’agrément à son égard), mais aussi, 

paradoxalement, en tant que principe de contrainte. La voie 

frayée par Freud à la suite de Le Bon dépeint l’image d’une 

toute-puissance associée à un sujet qui n’est plus responsable 

lorsqu´il se livre à l’expression de ses motions pulsionnelles 

inconscientes (Freud 2012, 27) et ne retrouve aucune conscience 

morale. Autrement dit, la représentation ne relève plus à ce 

stade de la capacité subjective à intégrer la différence entre le 

Moi et son idéal, de telle sorte que l’écart de réflexivité 

nécessaire au développement d’une prise de conscience serait 

enfoui du fait de l’absence de toute différence entre les sujets, 

du fait d’une perte de l’hétérogénéité dans l’homogénéité (Freud 

2012, 27). Ainsi, d’après Freud, Le Bon se limite au constat de 

la suggestibilité du sujet par rapport à la masse, notamment à 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

166 

 

la manière dont s’exerce le pouvoir de fascination sur celui-ci 

dans l’état d’hypnose. En ce sens, Le Bon dresse un portrait de 

l’individu immergé dans la masse comme étant dépourvu de 

toute distinction, c´est-à-dire en tant que créature surdéterminée 

par le champ pulsionnel et qui « descend [de] plusieurs degrés 

sur l’échelle de la civilisation ». (Freud 2012, 30) 

Pour en revenir à notre intérêt spécifique, à savoir celui 

de la compréhension de la manière dont le Moi s’engage sur la 

contestation des conditions qui rendent possible l’obéissance 

au fantasme de la toute-puissance associée à la loi, une 

première approche par la voie freudienne se dégage : celle qui 

conçoit une subjectivité engagée dans le régime associatif 

d’images, c’est-à-dire, absoute de toute faculté critique. Freud 

la décrit en ces termes :  

La foule est extraordinairement suggestible et crédule, elle est 

dépourvue d’esprit critique, l’invraisemblable n’existe pas pour elle. 

Elle pense par images qui s’évoquent les unes les autres par 

association, telles qu’elles surviennent chez l’homme isolé lorsqu’il 

donne libre cours à son imagination, et dont aucune instance 

rationnelle ne mesure la conformité à la réalité. Les sentiments de la 

foule sont toujours très simples et très exagérés. La foule ne connaît 

donc ni doute ni incertitude. (Freud 2012, 31)  

Le contraste est d’autant plus vif à l’égard des valeurs de 

vérité vraie ou fausse des propositions répandues par la figure 

d’autorité, au sens précis où la masse tient sans le moindre 

doute. De ce fait, c’est bien la répétition des images qui fait la 

force de l’adhésion dans la représentation de l’unité : « Qui veut 

agir sur elle n’a nul besoin de mesurer la logique de ses 

arguments, il faut brosser les tableaux les plus vigoureux, 

exagérer et toujours répéter la même chose. Ne gardant aucun 

doute sur la vérité et l’erreur et possédant de ce fait la notion 

claire de sa grande force, la foule est aussi intolérante que 

pleine de foi en l’autorité ». (Freud 2012, 32) 

Ainsi, poursuit Freud, la fidélité et la cohérence de la 

foule par rapport à son image s’identifie tendanciellement avec 

la trace conservatrice des pulsions qui dressent leur forme et 

limite, dans un sens spécifique qui fait retour en tant que 

tradition, et cela au-delà de toute logique atteignable par la 

réflexion individuelle. Cependant d’après Freud, dans ce champ 

d’influence, l’on peut voir l’émergence de certains traits positifs 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

167 

 

tels que le désintérêt de soi face à l’avènement de la singularité 

d’autrui, tout comme la dévotion à un idéal. 

À ce stade toutefois, le régime de la négation prend le 

relais de l’acte réflexif, cette fois-ci en tant que compromission 

du sujet avec l’illusion, lorsque celui-ci ne consent plus son 

accord avec la réalité objective. Cette nuance précise qui fait le 

point sur la situation du sujet dans le fantasme, comme 

croyance figée dans l’image d’un être de la réalité, s’avère un 

trait commun dégagé par Freud de la névrose et de l’hystérie. Si 

la masse est aussi sensible aux affects, voire démunie de toute 

volonté pour s’opposer à la suggestibilité de l’esprit de corps, 

cela n’est certainement pas le cas pour le leader qui, d’après Le 

Bon, fait preuve d’une volonté extrêmement puissante. Les 

thèses de Le Bon et Mc Dougall se rapprochent lorsqu’il est 

question de mettre en valeur la primauté des pulsions et la 

manière dont celles-ci sont réalisées sans qu’aucune réflexion 

individuelle n’y intervienne.  

Or, un tournant décisif s’opère dans le positionnement 

freudien par rapport à ces deux auteurs, dont les ouvrages 

inaugurent les premiers pas vers l’élucidation des principes de la 

psychologie sociale. La limite observée par Freud, au-delà de la 

reconnaissance initiale qu’il accorde au phénomène de la 

suggestibilité, ne se limite pas à cette tournure, mais plus 

encore, questionne les conditions de sa possibilité en terme de 

nature : « Mais sur la nature de la suggestion, c’est-à-dire sur les 

conditions dans lesquelles se produisent des influences sans 

fondement logique suffisant, la lumière n’est pas faite ». (Freud 

2012, 48) Le déplacement réflexif à caractère transcendantal, qui 

met en avant l´étendue de la critique face au constat de la 

suggestibilité, s’arrête net dans une note en bas de page qui 

regrette une recherche n’ayant malheureusement pas vu le 

jour3. Au lieu de poursuivre dans cette direction critique, qui 

n’est pas sans rappeler le déplacement kantien, Freud prolonge 

son analyse dans la lignée de ses recherches élaborées deux 

années plus tôt, dans Au-delà du principe de plaisir et Pulsions 

et Destins des pulsions.4 La réponse qu’il offre s’inscrit ainsi 

dans le champ lexical de la Libido, en tant que quantum 

d’énergie adossée au concept de pulsion : « Au lieu de cela je 

vais tenter, pour éclairer la psychologie des foules, de recourir au 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

168 

 

concept de libido qui nous a rendu de si bons services dans l’étude 

des psychonévroses. Libido est un terme emprunté à la théorie de 

l’affectivité. Nous désignons ainsi l’énergie, considérée comme 

grandeur quantitative – quoique pour l’instant non mesurable –, 

de ces pulsions qui ont affaire avec tout ce que nous résumons 

sous le nom d’amour » (Freud 2012, 48-49). De ce fait, la portée 

critique amorcée initialement s’estompe dans une réflexion qui 

poursuit un certain héritage de la biologie : le raisonnement 

reprend la pulsion comme concept fondamental de la 

métapsychologie, au gré de représentant psychique de l’organique 

des excitations provenant de l’intérieur  (Freud 2012, 66). 

Certes, le cours de la réflexion freudienne par rapport à 

la raison ultime de l´agrégation de la masse ne s’arrête pas là, 

car le développement qui suit s’attaque à l’hypothèse d’une 

figure de pouvoir sans faille. Toutefois, l’examen de l’écart entre 

le Moi et son idéal est d’autant plus significatif dans la 

Psychologie des foules, que Freud y analyse le lien affectif qui 

préserve la cohésion de l’église et de l’armée. Cette réflexion 

amorce les développements à l’égard du Surmoi en tant que 

conformation supra individuelle à la norme qui agit sur le Moi. 

Dans cette perspective, la masse est ainsi conçue comme 

artificielle dans la mesure où sa préservation découle de 

moyens exogènes qui ne sont pas ceux d’une formation 

spontanée. L’objet commun d’amour dans le cas de l’église est 

aussitôt la cause de la fratrie, de sorte que la singularité du 

Christ, en tant que représentation de l’affectivité qui s’y irradie, 

dispose en même temps des liens entre ses membres : « Toutes 

les exigences imposées aux individus isolés découlent de cet 

amour du Christ. Un courant démocratique parcourt l’Église, 

justement parce que devant le Christ tous sont égaux, tous ont 

part égale à son amour. (…) Il est indubitable que le lien 

unissant chaque individu isolé au Christ est également la cause 

de leurs liens mutuels. Il en va pareillement pour l’Armée (…) ». 

(Freud 2012, 53-54) Toujours est-il que l’adhérence au collectif 

ne va pas sans l’ambigüité de l’amour et de la peur. Ainsi, 

l’amour dirigé vers la figure parentale est aussitôt 

proportionnel à la crainte de sa colère illimitée. La norme qui 

s’ensuit des rapports entre les sujets, pour autant qu’elle 

énonce la possibilité de leur cohésion harmonieuse, risque 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

169 

 

toutefois d’adopter la représentation d’une totalité toujours en 

manque de la différence en tant que Non-Moi. Autrement dit, 

l’autre que soi demeure toujours appropriable dans ce cas de 

figure. Aussi, non pas l’amour cette fois-ci nous dit Freud, mais la 

haine envers un ennemi commun « pourrait aussi bien avoir une 

action unificatrice et susciter les mêmes liens affectifs que 

l’attachement positif ». (Freud 2012, 62) 

 

2. La critique kelsénienne de la psychologie sociale 

Les recherches de Hans Kelsen s’inscrivent dans le cadre 

d’un dialogue avec la psychanalyse. Son étude intitulée « La 

Notion de l’État et la Psychologie sociale » (Der Begriff des 

Staates und die Sozialpsychologie. Mit besonderer 

Berücksichtigung von Freuds Theorie der Masse) fut exposée en 

1921 dans la Société psychanalytique de Vienne (Balibar 2017), 

puis publiée en 1922 dans la revue Imago numéro VIII, dont 

l’éditeur fut précisément Sigmund Freud. 

L’intervention de Kelsen concernant le concept d’État 

explicite un rapport à l’obéissance qui ne relève pas d’un 

présupposé quelconque vis-à-vis d’une instance extérieure5 ; il 

s’agit bien en ce sens, d’une anticipation des développements 

freudiens du Moi et le Ça de 1923, dans la mesure où une 

double injonction y opère dans les termes d’un lien qui n’est pas 

sans rappeler la figure du père (car elle évoque tout à la fois la 

transgression et l’autorité)6.  

L’enjeu pour Kelsen consiste à dépasser dans un premier 

temps, la manière dont est conçue la soi-disant « nature » de 

l’État, car elle n’est pas dépendante selon lui, d’une pure et 

simple agrégation d’individualités. Encore faut-il expliquer 

comment une telle unité peut avoir lieu et Kelsen énonce à ce 

propos : « Cependant, le raisonnement pris en compte ici est 

celui-ci : l’unité de l’État est a priori présumée donnée, même 

par les sociologues qui s’efforcent de chercher et de déterminer 

empiriquement l’unité sociale de l’État ». (Kelsen 1988, 136) 

Depuis cette perspective, il semble bien que l’entreprise 

critique de Kelsen concernant la cohésion de la masse ne se 

fasse pas uniquement par le biais de la suggestibilité. Certes, 

tant Freud et Kelsen visent la compréhension des conditions de 

possibilité de la suggestibilité. Pourtant, leur approche diffère 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

170 

 

l’une de l’autre. Ceci est d’autant plus vrai que Kelsen ne se 

réfère pas à une causalité de type organique : « Mais cet ordre 

juridique ou étatique propose une tout autre connexion des 

éléments, avec ses lois propres et spécifiques. Il s’agit d’une 

connexion totalement différente du système causaliste de la 

nature ». (Kelsen 1988, 136) Ainsi, l’argument qui tend à créer une 

analogie entre la Loi de la nature et celle de l’homme ne tient tout 

simplement pas. L’analyse de Kelsen vise une compréhension 

différente de celle qui mobilise la force pulsionnelle dans les 

termes de la libido et l’identifie comme cause. 

En premier lieu, se pose le problème pour Kelsen de 

saisir à quel point les intérêts de classe, race, religion, voire 

tout autre type de trait saillant parmi un groupement 

spécifique d’individus, ne serait pas un motif suffisant pour 

dissoudre la conscience d’État. Comment est-ce donc possible 

d’aboutir au constat de l’État en tant qu’Un en dépit de toute 

divergence ? « Les intérêts de classe, les intérêts religieux et 

nationaux ne devrait-ils pas l’emporter sur la conscience de 

l’État ? Ne devraient-ils pas exercer leur effet formateur de 

groupes par-delà les frontières et mettre en question l’existence 

durable d’un groupe qui se confond avec l’unité juridique de 

l’État ? » (Kelsen 1988, 137). 

La critique de Kelsen du lien social qui structure la 

représentation de l’État identifie cette dernière comme 

hypostase : elle est une préfiguration qui ne prend pas en 

compte le plan d’immanence de l’investissement individuel, cela 

au profit d’un concept qui s’impose en tant qu’image d’un grand 

corps (d’où bien évidemment l’usage fréquent de l’expression 

« esprit de corps » dans les recherches antérieures portant sur 

la « psychologie sociale »). Kelsen est clair sur ce point, le lien 

n’est pas du tout « externe », mais plutôt « interne » :  

Si l’on soumet à l’analyse ce qu’un lien social peut signifier 

psychologiquement, il en résulte ceci : les sens de l’affirmation : « A 

est lié à B », n’est pas, entre autres, que tous deux soient pris, en tant 

que corps, dans le même espace. Il ne s’agit pas d’une relation 

externe – pour reprendre l’expression habituelle de la sociologie 

récente –, mais d’une relation « interne ». (Kelsen 1988, 138) 

Selon Kelsen, le type de communauté qui caractérise 

l’État ne peut pas être ramené à une explication qui 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

171 

 

récupèrerait l’ensemble des volontés en une seule. Un des 

enjeux fondamentaux dans la compréhension de Kelsen de 

l’État suppose la distinction entre deux types de connaissance 

(psychologie et sociologie) qui sont hétérogènes : « Pour 

l’approche psychologique, le psychisme individuel est 

réellement une monade dépourvue de fenêtres. Et partant, 

toute sociologie a une finalité supra-individuelle… » (Kelsen 

1988, 139) De ce fait, la communauté de conscience n’est pas 

un concept qui tire sa rigueur de la psychologie individuelle, 

car le psychisme d’après Kelsen, ne peut pas simplement être 

projeté dans un corps quelconque. La critique de Hegel suit 

une logique analogue : 

C’est même cette réalité que la psychologie des peuples, comme on la 

nomme, appelle « esprit de peuple ». Dans la mesure où cette 

expression vise à n’exprimer rien de plus qu’une certaine 

communauté de conscience, c’est un concept qui n’engage à rien. 

Néanmoins, il y a une tendance à affirmer cet « esprit de peuple » 

comme une réalité psychique, différente des psychismes individuels ; 

cette notion de Volkgeist prend ainsi le caractère métaphysique de 

l’esprit objectif chez Hegel. (Kelsen 1988, 139)  

À ce moment précis de son développement, la critique 

freudienne n’aboutit pas au renversement de la représentation 

substantialiste de l’État (son opposition est d’autant plus claire 

face à Durkheim dans Les règles de la méthode sociologique. 

(Durkheim 1919) ) Pourtant, Kelsen accorde une place 

privilégiée à la psychanalyse, parce qu’elle est susceptible de 

remettre en mouvement la critique portant sur la 

représentation de l’autorité absolue de l’État. Sur ce point, 

Étienne Balibar écrit à juste titre : 

La psychanalyse est donc invitée à remplir ici, dans le champ de la 

pratique, la fonction que remplissait la critique kantienne dans le 

champ spéculatif : elle est susceptible d’indiquer les illusions 

substantialistes qui affectent l’État… (…) Une telle critique n’abolira 

certes pas les illusions substantialistes indissociables de ce qu’il faut 

bien appeler, du point de vue de Kelsen, le fantasme de la 

souveraineté ou de la toute-puissance de l’État. (Balibar 2017, 400)  

C’est bien un tel fantasme qui est au cœur de la critique 

kelsénienne de l’État, celui-ci ne provenant pas d’une 

quelconque « réalité psychologique » (comme si l’enjeu consistait 

tout simplement à renforcer par ce biais l’état de fait de l’État), 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

172 

 

mais plutôt de la représentation de l’État lui-même, c’est-à-dire, 

en tant qu’idée directrice pour la compréhension de l’ordre 

juridique à l’œuvre (toujours se faisant, voire, à jamais 

inachevable)7. Autrement dit, le recours à l’image ne vaut qu’à 

partir du moment où celle-ci développerait une certaine 

consistance hypothétique, c’est-à-dire, non pas en tant qu’image 

reconnue depuis son rapport à un Autre qu’elle-même (comme 

image de l’être de l’État), mais depuis son articulation entre 

l’abstraction et sa réalisation. Une telle distinction, nous 

semble-t-il, suit la séparation chez Kelsen entre les foules 

primitives et variables, puis les foules artificielles et stables 

(Kelsen 1988, 151) (comme celles de l’État). Ainsi, celles du 

premier genre seraient associées à la prévalence d’un chef, 

voire, d’une figure tyrannique dont l’efficacité positive serait 

contingente ; celles du second genre, par contre, recourraient en 

amont à l’idée incarnée dans une institution. Ce faisant, Kelsen 

saisit la conduite humaine qui traverse l’ordre étatique dans 

son rapport avec la valeur admise définitivement et sans 

ambages (Soll-Geltung) ; cette dernière serait distincte de 

l’ordre positif (Seins-Wirksamkeit) (Kelsen 1988, 152) de la 

première image. Cette différence entre une première et une 

seconde image (Kelsen 1988, 149) de la foule passerait 

inaperçue pour Freud aux yeux de Kelsen. Certes, la portée de 

la critique psychanalytique est cruciale parce qu’elle rend 

possible la compréhension de la scission de la subjectivité dans 

les termes d’un Moi pris à l’intérieur de l’écart entre celui-ci et 

sa projection vers un idéal, notamment celui du chef8. Ceci-dit, 

le recours à la critique de l’hypostase conteste la validité non-

interrogée de l’adhésion des parties dans une totalité. De plus, 

il permet de faire le point sur l’écart qui s’y comble et révèle 

l’absence d’explication convaincante concernant le passage 

entre corps individuel et corps collectif : 

En vérité, on a affaire là à une plénière metabasis eis to allo genos, au 

passage à une réalité totalement différente. C’est comme si outre 

l’âme singulière, on voulait prendre en compte une âme collective 

remplissant l’intervalle entre les individus, englobant tous les 

individus ; c’est une représentation dont la sociologie récente n’est 

pas si éloignée, comme on l’a montré ci-dessus ; pensée dans ses 

ultimes conséquences – du fait qu’une âme sans corps est 

empiriquement impossible – cette représentation conduit 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

173 

 

nécessairement à imaginer à son tour un corps collectif tout aussi 

différent des corps individuels, dans lequel on place l’âme collective. 

C’est par ce biais là que la sociologie psychologique est amenée à 

l’hypostase qui caractérise la théorie de la société dite organique, une 

hypostase qui confine au mythologique. (Kelsen 1988, 153)  

Kelsen s’oppose ainsi à l’idée d’une objectivité du social 

compris comme un corps qui résorbe la spécificité et la 

complexité des rapports intra-individuels. Le passage vers une 

entité capable de convertir les processus subjectifs pour les 

combler par une représentation durable demeure ainsi un 

mystère, voire relève du domaine de la croyance. La critique 

envers Durkheim entérine cette incapacité à rendre claire une 

telle conversion :  

La manière dont la subjectivité réelle peut devenir une objectivité 

tout aussi réelle du simple fait de son accumulation ou de sa 

multiplication reste nécessairement une énigme. La quantité se 

tourne alors en qualité ou, en d’autres mots : c’est là un miracle, vous 

êtes priés d’y croire. (Kelsen 1988, 153) 

La riposte de Kelsen vis-à-vis de la représentation de 

l’État ne fait aucune concession au moment de saisir la cause de 

l’obéissance dans les termes de l’ordre juridique : le voile de la 

personnification détourne la portée du concept en tant 

qu’hypothèse à caractère transcendantal (comme Soll-Geltung). 

L’illustration selon les termes de Kelsen, en tant qu’image de 

l’être de l’État, ne serait qu’un raccourci, voire une béquille 

(Kelsen 1988, 161) dont l’utilisation abaisserait 

considérablement la pensée et lui épargnerait la tâche de devoir 

saisir le concept. C’est pourquoi, l’État est indissociable de sa 

définition à partir du droit : 

En tant que mise en ordre (Ordnung), du comportement humain, 

l’État est identique précisément à cet ordre de la coercition que l’on 

conçoit comme le droit ou l’ordre du droit. Mais dans la mesure où 

l’on se représente l’État non sous la catégorie de l’ordre, non comme 

un système abstrait de normes pour le comportement humain, mais, 

d’une façon imagée, comme une personnalité active et agissante – et 

c’est le sens généralement donné quand intervient le mot «État » - , ce 

concept signifie simplement la personnification concrète de l’ordre 

juridique constituant la communauté sociale, fondant l’unité d’une 

multiplicité des comportements humains. (Kelsen 1988, 161)  

Selon Kelsen, l’ordre juridique est la Grundnorm qui 

instaure le pur rapport d’obéissance. Cependant, malgré la 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

174 

 

justesse de sa critique concernant la représentation de l’État, 

l’énigme demeure pour Freud de savoir quelle est la cause de 

l’obéissance. Le défi lancé à Freud, selon Étienne Balibar, 

consiste à lui faire abandonner l’image de l’être de l’État en tant 

qu’identité fondée sur un objet commun d’amour, y compris 

donc l’illusion de sa toute-puissance. De la sorte, cette deuxième 

instance ne correspondrait pas à l’image, voire, au calque de 

l’être de l’État dans la personne du chef, mais plutôt à l’être 

même de l’image de l’État, dont la représentation épurée de 

l’opérativité normative, d’après Kelsen, serait déliée de tout 

leader contingent. Selon Balibar, l’identification est ainsi 

annulée : « Pour relever ce défi, il devrait rendre compte d’une 

identification paradoxale, ou d’une limite de l’identification, qui 

n’est plus à proprement parler ni positive ni négative mais 

plutôt « vide », car elle ne comporte aucune représentation 

imaginaire d’un objet d’amour ou de haine que les individus (ou 

leur «moi ») puissent «mettre en commun », mais seulement un 

principe pur d’obéissance. »9 Cela dit, il faut s’entendre sur ce 

dernier point dans la mesure où le moment kelsénien demeure 

au cœur de la représentation de l’acte qui sous-tend la valeur de 

la norme, voire, sa teneur en tant que concept est ainsi liée à la 

nécessité de la permanence dans l’hypothèse de l’obéissance.  

Selon Kelsen, la norme suffit à elle-même, du fait de sa 

simple opérativité mise en œuvre comme principe d’obéissance, 

malgré donc la supposition d’une image mythique faisant 

obstacle à la compréhension de l’écart entre le Moi et son idéal, 

c’est-à-dire cette fois-ci, en tant que représentation de l’État qui 

se donne un fondement : 

Kelsen pense que le droit est une synthèse a priori d’impératif et de 

contrainte, et que cette synthèse se soutient par elle-même, sauf à 

vouloir se défendre contre des résurgences de l’archaïque et du 

théologique. En cela il prend directement la suite du concept de droit 

proposé par Kant, mais en le coupant de sa dépendance par rapport à 

une moralité transcendantale. C’est le droit positif qui, chez Kelsen, 

constitue sa propre Grundnorm, ou forge en son propre sein le 

fondement dont il a besoin, au moins sur le mode de la « fiction ». 10  

Un tel recours au transcendantal n’est pas sans rappeler 

le rapprochement que nous souhaitons mettre en évidence entre 

Kelsen et Fichte, dans la mesure où l’acheminement de leur 

réflexion nous conduit vers la pensée de la norme fondamentale 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

175 

 

comme hypothèse contenue dans la spécificité du sollen11. Cela 

dit, le moment kantien ne peut être exclu en tant que démarche 

initiale à partir de laquelle l’on pense la norme comme 

impératif catégorique. Pourtant, il faudra aussitôt poser les 

bases d’une critique autour du présupposé non interrogé 

concernant l’autonomisation complète du Droit en tant que 

science. Est-ce à dire que le Droit est complètement 

indépendant de toute croyance à une valeur morale12 ? Jusqu’où 

s’étend la limite de la norme en tant qu’hypothèse qui doit (soll) 

opérer dans le régime de la facticité ? 

 

3. Le Surmoi, principe d’obéissance 

Au cours du moment précédent, il a été question de 

saisir les limites de la représentation de l’État en tant qu’entité 

censée incarner la toute-puissance de la norme, en vertu de 

quoi selon Kelsen, l’identification du sujet avec un esprit de 

corps s’avère problématique, car un tel rapport devrait être 

appréhendé depuis une perspective positive, suivant l’effectivité 

de la loi juridique comme origine de son propre fondement.  

Cependant, l’engagement de Kelsen concernant le 

développement d’une Théorie Pure du Droit implique aussitôt 

la retombée dans le piège de l’autosuffisance, voire, la bévue 

par rapport au type de représentation qui doit présupposer de 

remplir la condition (si tu voles…) au profit de l’avènement 

effectif de la norme (tu seras puni…). Autrement dit, le 

caractère « transcendantal » (voir supra 45) demeure ici en 

suspens, le questionnement concernant les conditions de 

possibilité de l’obéissance à la norme n’étant pas traité au-delà 

d’une réflexion inscrite dans le registre d’une « fiction ». Or, 

c’est Freud qui s’engage sur cette voie dans Le Moi et le 

Ça : « La question que se pose – et lui pose – Freud vise à 

éclater l’auto-suffisance fictive : elle demande ce que c’est 

qu’obéir, et plus précisément encore ce que c’est qu’obéir à la 

contrainte, être intérieurement privé de la capacité à lui résister, 

renoncer à se révolter contre elle – sauf exception bien entendu – 

et dans quelle «structure » s’enracine une telle renonciation ou 

privation, de sorte qu’elle soit toujours déjà présupposée par le 

fonctionnement de l’ordre social. » (Balibar 2017, 407) 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

176 

 

Le tournant de la pensée freudienne au tout début du Moi 

et le Ça annonce le dépassement de toute explication qui recourt à 

la nature, voire, abandonne le principe puisque le quantum 

d’énergie (libido) permet de concevoir le « représentant psychique 

de l’organique » (pulsion). En 1923, Freud est au cœur même de 

la deuxième topique : « Je reprends ici ces pensées, je les relie à 

différents faits fournis par l’observation analytique, je cherche à 

tirer de ce rapprochement de nouvelles conclusions, mais sans 

faire aucun nouvel emprunt à la biologie et en me tenant, de ce 

fait, plus près de la psychanalyse que dans « Au-delà » » (Freud 

2018, 39)Les propos de cet essai annoncent une rupture vis-à-

vis de la manière dont est traditionnellement appréhendé le 

psychisme humain, y compris donc le type de raison qui 

caractérise la philosophie, son assise moderne étant 

indissociable du présupposé selon lequel la subjectivité côtoie de 

manière immédiate sa propre définition dans l’acte de 

penser (Descartes). En d’autres termes, suivant le renouveau 

critique de la psychanalyse freudienne, la conscience d’une 

représentation spécifique n’équivaut pas à la pleine conscience 

de soi. Cette illusion est revisitée dans le Moi et le Ça, la 

conscience étant ainsi restreinte à la fonction opérée par le 

champ de la perception : « Être conscient est tout d’abord un 

terme purement descriptif, qui s’autorise de la perception la 

plus immédiate et la plus certaine. (…) La représentation qui 

est maintenant consciente ne l’est plus au moment suivant ; 

pourtant, elle peut le redevenir dans certaines conditions 

aisément réalisées. Entre-temps elle était, nous ne savons 

quoi ». (Freud 2018, 42) Le doute cartésien de la pensée perd 

son lien nécessaire avec l’assise ontologique ; la conscience se 

révèle donc éphémère, au point même où le Moi ne peut pas 

déclarer la souveraineté sur sa « nature », car elle demeure 

inconsciente, cachée, latente (préconsciente). Dans ce cadre 

analytique de la pensée, la situation du sujet se répand toujours 

sur plusieurs strates (inconscient, préconscient, conscient). 

Pourtant le partage entre le Moi et le Ça concerne des fonctions 

spécifiques : « La perception joue pour le moi le rôle qui dans le 

ça, échoit à la pulsion. Le moi représente ce qu’on peut nommer 

raison et bon sens, par opposition au ça qui a pour contenu les 

passions. (…) L’importance fonctionnelle du moi se manifeste 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

177 

 

en ceci que, normalement, il lui revient à commander les accès 

à la motilité ». (Freud 2018, 64) Or, le Moi subit une tension au 

niveau de sa fonction distributive, car il doit simultanément 

faire avec l’avènement de l’extériorité, en même temps qu’il lui 

échoit la tâche de se plier au principe de plaisir qui régit le fond 

instinctif du Ça : « Il s’efforce aussi de mettre en vigueur 

l’influence du monde extérieur sur le ça et ses desseins, et 

cherche à mettre le principe de réalité à la place du principe de 

plaisir qui règne sans limitation dans le ça. » (Freud 2018, 64) 

La subjectivité est ainsi définie par le fait de poser son rapport 

au principe de plaisir, pour autant que sa capacité réflexive 

tienne au Moi comme représentant défini par l’acte ; le Moi est 

balloté entre le principe de plaisir qui requiert l’assouvissement 

immédiat des pulsions, et le principe de réalité, dont le 

représentant sous forme d’injonction s’avère le Surmoi pour 

Freud. Le Surmoi s’oppose et réagit au Ça. Suivant cette 

logique, l’acte s’avère corrélatif d’une destinée exprimée dans 

les termes du « devoir être » (impératif catégorique). La genèse 

du Surmoi comme formation spécifique qui met en avant la 

manière dont opère la loi du père, concerne tout à la fois 

l’agencement positif (fais, sois), comme la contrainte (ne fais 

pas, ne sois pas) ; le devenir se rattache ainsi à la destinée (d’où 

le terme repris plus haut du double bind). Freud ajoute : 

« Cependant le sur-moi n’est pas simplement un résidu des 

premiers choix d’objet du ça, mais il a aussi la signification 

d’une formation réactionnelle énergique contre eux. Sa relation 

au moi ne s’épuise pas dans le précepte : tu dois être ainsi 

(comme le père), elle comprend aussi l’interdiction : tu n’as pas 

le droit d’être ainsi (comme le père), c’est-à-dire tu n’as pas le 

droit de faire tout ce qu’il fait ; certaines choses lui restent 

réservées ». (Freud 2018, 50) Le Surmoi se manifeste sous la 

forme d’un impératif catégorique (Freud 2018, 81), le type de 

coercition qu’il exerce sur le monde intérieur est comparable 

selon Freud à celui exercé par un mandataire (Freud 2018, 83) 

dont le rôle consiste à faire valoir l’opposition vis-à-vis du fond 

instinctif du Ça. Même si le recours à la moralité (idéal du Moi 

contenu dans l’objet commun d’amour) se révèle au détriment 

de l’individualité dans le parcours freudien de la première 

topique, suivant la seconde, le Moi est l’instance qui s’exprime 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

178 

 

dans le monde extérieur. (Freud 2018, 83) Ce partage explicite 

entre une extériorité et une intériorité présuppose le recours au 

représentant de l’acte réflexif (Moi) dans sa relation à un autre 

représentant (Surmoi), en vertu de quoi, l’image ne peut pas 

simplement combler (dans la deuxième topique) la scission 

entre le Moi et son idéal par le seul biais de la charge affective 

dans les termes de la Libido : l’écart lui-même doit être rendu 

visible comme posé par la subjectivité elle-même. Freud se 

demande aussitôt à quel point l´émissaire de la loi morale dans 

les termes du Surmoi entraine la dimension de la contingence, 

c’est-à-dire que l’énigme demeure de comprendre l’ensemble des 

conditions de possibilité de l’obéissance à la norme dans leur 

rapport au contexte particulier qui concerne l’état de fait du Moi : 

« Ainsi la séparation du sur-moi d’avec le moi n’a rien de fortuit, 

elle porte les traits les plus marquants du développement de 

l’individu et de l’espèce, et même, en donnant à l’influence des 

parents une expression persistante, elle pérennise l’existence des 

facteurs auxquels elle doit son origine ». (Freud 2018, 82). 

La tension est rendue visible au niveau du lien 

concernant la supposition de la moralité et la prévalence 

pulsionnelle. De ce fait, le Ça et le Surmoi se retrouvent aux 

antipodes l’un de l’autre : 

Du point de vue de la restriction pulsionnelle, de la moralité, on peut 

dire : le ça est totalement amoral, le moi s’efforce d’être moral, le sur-

moi peut devenir hyper-moral et aussi cruel que le ça peut l’être. Il 

est remarquable que plus un homme restreint son agressivité vers 

l’extérieur, plus il devient sévère, donc agressif, dans son idéal du 

moi la manière ordinaire de regarder les choses perçoit cela dans le 

sens contraire, elle voit dans l’exigence de l’idéal du moi le motif pour 

la répression et l’agressivité. Toutefois les faits restent bien tels que 

nous l’avons dit : plus un homme maîtrise son agressivité, plus 

intense devient la tendance agressive de son idéal contre son moi. 

Déjà la morale commune normale a un caractère durement 

restreignant, cruellement interdicteur. C’est bien là que s’enracine la 

conception de l’Être supérieur qui punit inexorablement. (Freud 

2018, 57)  

Le tréfonds pulsionnel est sous l’emprise du dessein 

incontournable imposé par le Surmoi (raison pour laquelle la 

culpabilité existe toujours en tant que dette inachevée). Il se 

révèle intransigeant quant à la manière dont est conçu le procès 

kafkaïen, selon Balibar. Ce faisant, la particularité du concept 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

179 

 

ne consiste pas à poser la question dans les termes d’un seul et 

même tribunal qui légifère sur tous : le Surmoi en tant que 

principe moralisateur n’est pas partageable, selon Althusser, 

car il interroge tout un chacun sur la cause non avouée de sa 

culpabilité. 

Le Surmoi n’est certainement pas moins une structure individuelle 

que ne l’était l’idéal du moi dont il constitue une nouvelle élaboration, 

mais ce qu’il a en propre est – pour parodier une formule connue 

d’Althusser – d’interpeller les sujets en individus et ainsi à produire 

leur isolement, leur solitude (et leur angoisse de solitude) au sein de 

la foule. » (Balibar 2017, 418) La culpabilité singularise les sujets. 

Autrement dit, dans ce cas de figure, chacun répond au-delà de sa 

faute. En ce sens, la démesure de la limite imposée, entend contrer 

tout excès pulsionnel liée à la « pulsion de mort ». Ainsi, le refoulement 

tient à la fonction négative assignée au Surmoi : « On pourrait dire 

encore que le surmoi institue un lien négatif entre les individus : ni 

l’amour ou la fraternité, ni la haine ou l’hostilité, mais l’inhibition des 

pulsions destructrices mutuelles ou du Bemächtigungstrieb, qui 

développe en contrepartie la « destructivité » et « l’agressivité » interne 

du sentiment de culpabilité. (Balibar 2017, 418)  

De ce fait, le refoulement intègre l’effectivité de la 

sanction, en vertu de quoi l’approche kelsénienne relative au 

fondement de la validité de la loi repose sur l’affirmation 

Rechtsordnung ist Zwangordnung (l’ordre du droit s’assimile à 

celui de la répression). Cette identité basée sur un lien entre les 

deux nuances de l’ordre, comprend certes la critique de la 

représentation transcendante (Esprit de corps, Dieu, Roi-Père), 

en même temps qu’elle reprend le présupposé d’une entité 

autosuffisante à travers la coercition. Or, Balibar saisit la 

subversion de la devise kelsénienne à travers Freud : 

« Schuldgefühl ist Strafbedürfniss (le sentiment de culpabilité 

est identiquement un besoin de punition, et donc un appel à la 

transgression) » (Balibar 2017, 430). 

D’une part, selon Kelsen, le délit se révèle comme 

condition qui met à l’épreuve l’efficacité de l’ordre juridique, 

c’est-à-dire qu’en tant que présupposé, celui-ci enregistre la 

tension entre le champ de la contingence et l’échéance d’une 

sanction. D’autre part, Freud va même jusqu’à poser la 

transgression dans les termes d’une constante qui opère non pas 

de façon épisodique, mais a priori : elle implique donc la remise 

en question de l’acte qui permet l’identification du lien 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

180 

 

relationnel entre le fait condition et la conséquence (Lenoble et 

Ost 1980, 491). Cette perspective ouvre un champ 

d’interprétation critique, concernant le retour à Kant qui 

accompagne la réflexion kelsénienne sur le devoir (sollen), en 

tant que catégorie de la logique transcendantale (Kant 1997, 

140) qui entretient une relation entre la condition matérielle 

(cause : si tu voles…) et l’échéance de la sanction (effet : …alors, 

tu seras puni). Si Kelsen pose la question des conditions de 

possibilité de l’obéissance à la loi et critique effectivement 

l’hypostase des figures transcendantes, il retombe néanmoins 

dans l’illusion qui consiste à fonder le droit sur lui-même, voire, 

il recourt au présupposé de son auto-validation. L’ordre 

juridique conçu comme cause de la représentation du droit 

positif touche à sa limite en s’engouffrant dans une charge de 

métaphysique et de croyance (Lenoble et Ost 1980, 472), voire 

bascule dans une visée absolue (Lenoble et Ost 1980, 483) qui 

ne peut tenir qu’au prix de « l’auto-représentation du droit par 

lui-même (Selbstdeutung) » (Lenoble et Ost, 472). Le péril pour 

le droit est alors de croire à une identité sans reste, assouvie 

par l’ordre formel de la logique transcendantale et d’exclure 

toute possibilité d’entamer un dessein autre que celui prévu par 

une opération spécifique de l’entendement. Or, d’après Ost et 

Lenoble, il est important d’identifier chez Kelsen un type de 

refoulement qui conserve cela même qu’il prétend écarter au 

moment de définir le droit positif, à savoir, un reflet de l’absolu : 

« Où Kelsen dessine en creux la place d’une Théorie pure du 

Droit. Cette constellation théorique nouvelle ne peut cependant 

dissiper l’équivoque qui préside à son émergence : un certain 

refoulement du jeu de l’idéal au cœur du discours juridique ». 

(Lenoble et Ost 1980, 483) De ce fait, en préservant l’opération 

normative qui consiste à intégrer le retour critique sur les 

causes immanentes de l’obéissance à la norme, Kelsen ne prend 

pas en compte l’inadéquation entre l’individu et le désir13 

masqué en tant que refoulement14 (celui-ci étant un destin 

spécifique de la pulsion) (Freud 2012, 76). Car si le désir est 

défini par la différence entre la demande d’amour (ou 

reconnaissance) et la satisfaction (Lacan 1966, 691), ce n’est que 

dans la mesure où l’opération normative rate son application sur 

le sujet traversé par une fente constitutive, en vertu de quoi, 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

181 

 

l’ordre juridique devient alors à son tour possible (on l’a remarqué 

plus haut, son efficacité est inlassablement mise à l’épreuve). 

Autrement formulé, le manque à être dépasse la description 

préconisée par la relation en tant que catégorie transcendantale, 

entre le fait condition (cause) et la conséquence (effet). 

La psychanalyse intervient dans ce mouvement 

subversif afin de contrecarrer toute présupposition d’absolu qui 

touche au lien entre l’ordre juridique et le champ de la 

politique. Balibar énonce ainsi :  

Si l’ordre juridique était « fondé » sur quelque chose, ce serait plutôt 

sur la possibilité permanente de sa décomposition, et donc sur le conflit 

même qu’il entretient en le refoulant. Il est loisible de lire ici non pas 

une thèse politique freudienne, qui prendrait le contrepied de celle de 

Kelsen à la façon dont celui-ci s’oppose lui-même à d’autres théoriciens 

de l’État, mais plutôt une thèse impolitique, qui fait éclater l’autonomie 

et l’auto-suffisance fictives du politique. (Balibar 2017, 434) 

Suivant le présupposé d’auto-fondation du droit par lui-

même (Kelsen), l’écart de réflexivité concernant la possibilité 

qu’a le Moi de s’inscrire dans l’ordre symbolique lorsque celui-ci 

énonce son désir, court le risque son obturation. Ainsi, la 

psychanalyse prévient l’écueil d’une telle fermeture. De plus, 

elle met en avant le lien du sujet avec la loi au-delà d’un 

principe quelconque de satisfaction, et en cela, elle marque un 

renouveau de la question sur les conditions de possibilité de 

l’obéissance à la norme. Dans cette perspective, Freud saisit la 

singularité qui atteint le Moi au moment même de sa 

confrontation avec le devoir-être (au sens de l’injonction dans la 

forme du double bind), d’où l’hypothèse de l’indécidabilité de la 

limite qui échoit au sujet et simultanément, aussi paradoxale 

soit-elle, la nécessité même de sa transgression. 

 

4. L’image réfléchie de l’ordre juridique  

Ayant repris le retour critique à Freud dans le sillage de 

la proclamation kelsénienne de l’auto-suffisance du Droit, un 

écueil demeure au moment de comprendre quelle est la place 

accordée à la subjectivité dans la construction du désir du lien 

social, compte tenu de l’indécidabilité entre la satisfaction et sa 

limite ( « jouis, ne jouis pas »), voire, entre l’injonction de l’acte et 

son inhibition (au sens du double bind qui résonne sous la devise 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

182 

 

« sois comme ton père, ne sois pas comme ton père »). Lorsque le 

Moi fait face à un tel obstacle, l’interprétation psychanalytique 

rencontre ses limites par rapport au dévoilement de ce paradoxe, 

car non seulement le fait de poser l’interdiction présuppose la 

possibilité de sa subversion, mais soulève plus encore le vide de 

signification concernant la représentation de la toute-puissance 

associée à la norme juridique.  

Dans cette logique, l’image du plein pouvoir, quoique 

surinvestie comme cause de l’obéissance à la norme, s’avère 

déterminée dans un premier cas par le rapport à la figure du 

leader en tant qu’objet commun d’amour ; dans un deuxième 

cas, au niveau de l’approche strictement juridique vers laquelle 

nous engage la voie kelsénienne, cette place est tenue par la 

représentation de l’ordre juridique dans les termes du lien 

formel entre l’hypothèse et l’avènement effectif de la norme.  

Il nous semble propice d’élargir nos réflexions vers une 

interprétation qui tire les conséquences de la prémisse 

freudienne, dans la mesure où le Moi, contraint par la 

culpabilité de la double injonction, ne peut tout simplement pas 

évacuer la possibilité de la transgression normative. Aussi 

logique qu’il paraisse compte-tenu de son élaboration formelle, 

l’ordre juridique promu par Kelsen ne doit sa fondation qu’à 

l’assurance du jugement hypothétique, c’est-à-dire, au lien 

présupposé entre la description spécifique d’un fait (en tant 

qu’hypothèse) et son échéance. De telle sorte, nous reprenons ici 

les propos d’Alain Renaut (Renaut 1986, 225), il n’est pas 

question d’un impératif catégorique qui fonctionnerait dans tous 

les cas. Néanmoins, l’enjeu consiste à réinterpréter la portée du 

sens constituant « l’ordre social désiré » : s’agit-il d’une 

inadéquation, voire d’une différence qui s’intègre à la contrainte 

extérieure caractérisant l’opération normative ? Est-ce que 

l’enjeu consiste à pouvoir poser le fantasme de cette extériorité 

pour en revenir aussitôt à la possibilité de sa transgression ? 

Autrement dit, comment le Moi entretient-il le refoulement de 

la déchéance possible du lien social pour en faire aussitôt avec ?  

S’il faut donner raison à Balibar concernant la fiction 

d’absolu de l’ordre juridique fixée par la pensée kelsenienne, le 

problème n´implique pas le fait de nier son caractère 

d’apparence, mais plutôt de comprendre le type de rapport 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

183 

 

auquel la subjectivité s’engage une fois l’image du plein-pouvoir 

posée. Or, il nous semble possible de saisir les différentes 

couches de la réflexibilité imagière immanente au fantasme de 

l’ordre juridique en suivant la critique entamée par Fichte dans 

la dernière version achevée de la Doctrine de la Science (1812). 

Dans ce cas précis, l’enjeu concerne la critique d’une « légalité 

factuelle » qui ne prend pas en compte la portée de l’hypothèse 

catégorique comme lien transcendantal entre la contrainte et le 

pouvoir (définissant l’aperception du Je transcendantal qui doit 

pouvoir accompagner toute représentation). Au début de la 

Doctrine de la Science de 1812, Fichte décrit toute réflexion 

d’après la capacité à préserver l’écart du rapport avec la loi 

factuelle (caractérisant l’ordre juridique chez Kelsen) : « Toute 

réflexion est arrachement à une loi factuelle, quelle qu’elle soit 

(nous en avons eu des exemples dans les leçons précédentes), la 

réflexion de la WL est arrachement à toute loi factuelle ». 

(Fichte 2005, 43) De ce fait, la problématique peut être 

opportunément traduite dans les termes mobilisés par Fichte : 

comment le Moi est-il en mesure de poser la représentation du 

rapport à la norme, tout en pensant ce lien-là ? Cet engagement 

réflexif ne peut pas être rabattu sur une quelconque croyance à 

l’égard du pouvoir sans reste, mais il doit être compris en tant 

que représentation du rapport à l’image de l’ordre juridique. 

Ainsi, la loi conçue comme un fait d’existence (Tat) évacue le 

retour sur le voir spécifique qui surdétermine la subjectivité 

dans la « bévue » de soi. Dans cette reprise non achevée de la 

Doctrine de la Science, Fichte vise la manière dont un certain 

savoir à caractère transcendantal implique la contradiction 

entre réflexion et ordre de la facticité : « Le voir est déterminé 

par une loi quelconque et est absorbé dans cette légalité, et, en 

tant qu’il est tel, il est un savoir effectif. Dans la mesure où il 

sait quelque chose, il ne se sait pas lui-même ; dans la mesure 

où il voit, il ne se voit pas ». (Fichte 2005, 36) 

Or, le savoir pur, aux yeux de Fichte, prône la contrainte 

de la liberté ; malgré donc la surdétermination de la loi 

factuelle et quoiqu’en vertu même de celle-ci, le Moi doit 

pouvoir tenir : 

Donc s’abandonner : être pur dans l’état de réflexion totale, ici exigée, 

ce qui veut dire ne pas s’abandonner à une loi factuelle, à une 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

184 

 

transformation en quelque chose, transformation qui nous demeure 

par suite invisible. Le savoir se fait toujours, on y a pourvu. Si la 

liberté vient à se perdre du fait de la loi factuelle, alors le savoir 

devient lui-même factuel. Ce n’est que lorsque la loi est totalement 

libre que le savoir se fait lui-même pur. Donc, se placer de ce point de 

vue, tel est, tout d’abord, ce qui est exigé de la liberté du moi.  (Fichte 

2005, 38)  

Ainsi, il nous revient de comprendre ce qui est exigé du 

Moi dans son rapport à l’être libre. Il faut insister sur ce point : 

la pensée en question ne présuppose pas le simple constat de 

l’être par le Moi, mais plutôt le type d’agencement réflexif qui 

lie l’hypothétique au nécessaire lorsqu’on demande comment 

l’être est ? (Fichte 2005, 36) En dernier ressort, il sera 

fondamental d’aboutir à une interprétation sur l’étendue de la 

philosophie fichtéenne de l’image, non pas pour persister dans 

l’illusion d’un plein-pouvoir en tant que norme, mais pour 

décrire ce qui revient au Moi par rapport à la reconnaissance de 

sa capacité à décrire les limites de l’Autre fantasmé. Le Moi 

actif, dont la genèse selon Fichte correspond à l’image se faisant 

de soi par soi, tient à l’abandon dans l’œuvre en dépit de toute 

injonction. En d’autres termes, la contrainte extérieure ne peut 

pas combler la singularité d’une différence que seul le Moi peut 

animer en tant que demande de reconnaissance :  

Ainsi, qu’est-ce qui revient à ce moi ? L’évidence, c’est-à-dire 

s’abandonner passivement à l’image se faisant soi-même par soi. 

C’est dans cet abandon que réside le moi ; si nous devions être actifs, 

nous ne pourrions rien faire. (Fichte 2005, 37)  

La remise en cause de l’opérativité du voir chez Fichte, 

au sens précis d’une critique qui porte sur la réalité dont le voir 

non-interrogé constitue le rapport à soi, doit néanmoins aboutir 

à une conscience hors du commun, c’est-à-dire, absoute de la 

surdétermination propre à la légalité factuelle. Ainsi, la 

réflexibilité proposée par Fichte implique un tournant décisif, 

dans la mesure où le regard n’est pas suspendu à côté des 

évènements, mais plutôt investi dans la saisie de la séquence 

dont les états de faits divers composent la conscience commune. 

Le processus du voir étant ainsi dénaturé, il implique plutôt son 

redoublement, et Fichte énonce à cet égard : 

Difficulté de la WL : sa tâche est d’élever à la conscience et de rendre 

visible ce qui demeure parfaitement invisible à la conscience 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

185 

 

commune ; il s’agit d’un élargissement du monde de la lumière, d’un 

voir contre nature. (…) (Remarque en passant : la réalité réside dans 

le fait que le voir se rend lui-même invisible ; mais ici ce processus de 

se faire soi-même est vu.) C’est pourquoi, du point de vue du contenu, 

cela est difficilement accessible. (…) Pour qui veut demeurer dans la 

légalité factuelle, cela ne lui sera pas seulement difficilement 

accessible mais bien totalement impossible. (Fichte 2005, 41)  

La suite de la Doctrine de la Science de 1812 récupère 

l’opposition entre le Moi rapporté à l’état de fait, et le Moi 

libre15 qui assiste au processus réfléchi de la création de soi. 

Dans cette perspective, l’enjeu de la pensée fichtéenne consiste 

à mobiliser pour une grande part l’intuition intellectuelle, au 

sens de la conscience de l’auto-détermination préalablement 

abordée dans les Principes de la Doctrine de la Science de 

179416. Fichte décrit dans cette dernière version de la Doctrine 

de 1812, la scission entre la contrainte posée au sujet de la 

logique et l’émergence de son identité créative :  

Le moi intuitionne en soi en tant que créant. Le point de départ, le 

sujet logique, est (comme je l’avais déjà noté) le moi trouvé comme 

fini dans le regard factuel. Or le moi se détache dans l’intuition, 

effectue un passage et s’écoule (fliessen) pour se créer lui-

même. (Fichte 2005, 137) 

Ainsi, la genèse du Moi créatif, dont l’identité découle de 

l’écart entre le constat de l’acte et son effectuation, correspond à 

la réflexibilité libre17 d’une attache à la logique formelle 

(suivant le présupposé opératoire du jugement hypothétique). 

De la sorte, on peut s’engager sur la voie critique de la 

représentation du plein-pouvoir, tout en reprenant la 

distinction schématique fichtéenne à l’égard de trois images qui 

accordent chacune à leur tour une place spécifique quant à la 

réflexion sur le rapport d’obéissance à la loi.  

Dans un texte très éclairant au sujet de la Bildlehre 

fichtéenne, Alessandro Bertinetto  (Bertinetto 2003) identifie 

dans la période de 1811 à 1813 un développement suggestif de 

l’image en tant que concept qui ne cesse de dire la totalité, sans 

jamais y parvenir18. En tant que telle, l’image instaure un 

rapport avec la différence de l’autre que soi, non pas pour 

montrer le manque à combler vis-à-vis de l’atteinte 

hypothétique d’un idéal quelconque, mais bien au-delà, pour ne 

pas cesser d’exhiber la réflexion de la réalité. De la sorte, c’est 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

186 

 

la pensée libre19 qui est à l’œuvre, outre la vision rabattue au 

gré de l’image de l’être en tant que copie (Abbild, I1). Ainsi, 

dans un deuxième cas de figure, l’image est reconnue comme 

telle, c’est-à-dire, sans rapport à un autre ; ce faisant, un 

deuxième niveau de réflexibilité concerne la spécificité du 

phénomène en tant que phénomène et rien d’autre, sans 

l’intervention d’une extériorité quelconque (Bild als Bild, I2). 

L’être n’est donc pas posé de manière immédiate (Abbild), mais 

dans ce cas précis, la fermeture de l’image nous permet aussitôt 

d’entrevoir sa différence : « En d’autres termes, en se posant en 

tant qu’image et non être, l’image pose également son autre, 

l’être. L’image est donc le « concept absolu », car elle ne surgit 

pas de – et n’est pas comprise sur la base de – une relation avec 

un autre que soi (avec un « être »), mais elle ouvre elle-même la 

relation différentielle avec son autre, en se posant en tant 

qu’image » (Bertinetto 2003, 68). Un troisième moment, nous 

semble-t-il, amorce la réflexivité créative du Moi en tant 

qu’intuition intellectuelle, plus précisément, à l’issue de l’écart 

qui franchit la négativité de l’image close sur elle-même : cette 

fois-ci, l’image expose l’ouverture de sa différence comme saisie 

de soi par rapport à l’image comme image – autrement dit, en 

tant qu’image de soi concept (Bild als Bildung I3). Il faut alors 

préciser que la circularité de l’image qui apparaît comme fait de 

se poser comme image de soi (dans I2) correspond à la « forme-

moi » (Ichform)20. Cependant, un tel critère formel décrivant le 

Moi de l´auto-conscience (au sens de l’aperception kantienne) 

requiert immédiatement la conscience du monde (l’une ne va 

pas sans l’autre). À ce titre, la pensée fichtéenne tardive suit le 

geste initial de la philosophie transcendantale, dont la mise en 

avant de la réflexivité concerne immédiatement l’acte du penser 

même. Or, ce voir relatif à l´image du Moi, se vise en tant que 

pensée de soi dans le rapport avec l’image épurée (soit, dans le 

rapport avec le concept et non pas avec la présomption de l’être 

de l’extériorité). Il y va d’un voir du voir21. 

Le retour sur Fichte (I1, I2, I3) recoupe les réponses 

apportées quant aux conditions de possibilité d’obéissance à la 

norme, réponses analysées lors des trois parties précédentes 

dans le cadre de la réflexibilité psychanalytique (Freud, Kelsen, 

Freud). En effet, la saisie d’une première image I1 suppose une 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

187 

 

emprise suggestive de la foule à l’égard de l’extériorité d’un 

objet commun d’amour (Psychologie des foules et Analyse du 

Moi) ; une deuxième image I2 implique à son tour la 

supposition d’un droit fondé en soi et par soi selon l’approche 

kelséniennne, qui identifie l’ordre juridique comme cause 

ultime accordant sa légitimité à l’État ; une troisième image I3, 

on l’aura compris à la suite de nos développements, comprend 

la tension de la subjectivité sous l’emprise de l’injonction 

binaire (sois, ne sois pas). En outre, ce déplacement critique 

nous permet de comprendre à quel point la dimension 

épistémologique de l’appel à la transgression (au sens de la 

tension qui se déjoue entre le sentiment de la culpabilité et le 

besoin de punition) comporte également la saisie de la séquence 

représentationnelle du rapport à la norme. De la sorte, une 

visée créative de soi peut à son tour émerger, cette fois-ci, en 

tant qu’image contrainte au libre développement de la 

représentation de soi à l’instar de la norme. 

 

Conclusion 

La question de la cause de l’obéissance à la loi ne peut 

pas ignorer l’investissement critique du sujet qui vise la saisie 

de son acte réflexif moyennant le fantasme du plein pouvoir. 

L’écart spécifique entre la singularité des conditions qui 

définissent son processus de subjectivation et la possibilité de 

faire avec, comprend la différence à jamais indépassable entre 

le Moi et son idéal de toute-puissance. Or, l’acheminement de 

notre pensée a suspendu la croyance dans un fondement 

imagier repris dans ces termes. C’est pourquoi la critique 

adressée par Kelsen à Freud a été momentanément tentante : 

en mettant au jour l’illusion d’un objet commun d’amour 

capable de souder le lien social par le seul biais de la 

suggestibilité, Kelsen remet en cause la démarche freudienne 

tout en valorisant l’assise positive de la norme dont la 

permanence repose sur le présupposé de son effectivité22. 

Compte-tenu de la validation de la norme par la logique 

transcendantale qui tient au lien causal entre contingence et 

nécessité, il convient néanmoins de revenir sur l’excès qui 

émane de l’image du droit fondé par lui-même, au risque de 

relayer cette deuxième « certitude » sur la cause de l’obéissance 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

188 

 

au manque qui définit tout désir. De la sorte, un troisième 

moment de notre pensée implique la reconnaissance du 

refoulement à l’œuvre chez Kelsen, lorsqu’il critique l’image du 

leader comme cause ultime de la suggestibilité, tout en 

investissant l’image de l’autosuffisance de la norme. Certes, 

cette nouvelle représentation (image) du plein pouvoir ne peut 

qu’introduire une faille dans ce nouvel ordre de la croyance. 

L’abîme de l’indécidabilité étant ainsi exposé, au sujet de se 

faire une image. 
 
 

NOTES 
 
 

1 En ce sens, le terme de l’analyse en tant que témoignage spécifique du 

processus de subjectivation peut être repris dans les termes accordés par 

Badiou à la cure, dont l’objectif consiste à « élever l’impuissance à 

l’impossible » (Badiou 2013,10). 
2 Voir la contribution éclairante qui inspire de manière décisive la suite de nos 

propos : (Lenoble 2018). 
3 Une note en bas de page qui date de 1924 se réfère à ce point : « Ce travail 

n’a malheureusement pas été réalisé ». (Freud 2012, 48). 
4 «Par la poussée d’une pulsion, on entend son élément de motricité, la somme 

d’énergie ou la mesure d’exigence de travail qu’elle représente. Le caractère 

de ce qui pousse est une qualité générale des pulsions, et même l’essence de 

celles-ci. » (Freud 2012, 67). 
5 « Le lien à l’État est tout entier interne à la relation d’obéissance et de 

contrainte qui définit la normativité de la norme juridique. » (Lenoble 2018, 6) 
6 « Car le rapport au père emporte bien, si l’on prend la sortie du conflit 

œdipien pour le petit garçon, une injonction paradoxale du type «double bind » 

( «sois comme ton père » et «ne fais pas comme ton père »). Et c’est cette 

dimension paradoxale qui explique tout à la fois que toute contrainte ne fait 

que relancer automatiquement l’appel à la transgression et, par conséquent, 

le sentiment d’angoisse et de culpabilité qui accompagne le rapport au surmoi 

de même que l’affect d’angoisse qui le connote » (Lenoble 2018, 6) . 
7 « Or, à y regarder de plus près, l’État n’est pas cette « foule », mais « l’idée », 

une « idée directrice », une idéologie, un sens spécifique qui ne fait que se 

distinguer par son contenu spécifique d’autres idées – comme la religion, la 

nation, etc. (…) L’idée exclusivement juridique de l’État ne saurait être 

reconnue que dans sa légalité propre, proprement juridique et non par des 

approches psychologiques – comme c’est le cas pour les processus psychiques, 

dans les fixations et les attaches libidinales constituant l’objet de la 

psychologie sociale » (Kelsen 1988, 151).  
8 « À la suite d’une hypothèse exprimée par Darwin, Freud admet que la 

forme primitive de la société humaine était la horde dominée sans partage par 

un mâle fort » (Kelsen 1988, 147). 
 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

189 

 

 

9 Sur ce point, nous remercions vivement l´apport de la docteure Elisabeth 

Lefort. En effet, il convient de saisir avec justesse l´étendue de la réflexion 

kelsénienne concernant la complexité du rapport à la Grundnorm, au fil du 

temps. De ce fait, il faut distinguer le déplacement théorique qui s´y opère à 

l´intérieur de l´œuvre de Kelsen, dans la mesure où l´intérêt du juriste change 

considérablement quant au questionnement de l´obéissance à la norme. Si le 

texte de 1922 s´ensuit comme réplique à l´essai de Freud de 1921, il n´est pas 

moins vrai que l´œuvre tardive (La Théorie pure du Droit de 1960) ne saisira 

pas immédiatement le lien entre le fait de poser la Grundnorm, la 

constitution de l´ordre juridique, et l´établissement du rapport d´obéissance. 

Par ailleurs, Kelsen ne convient plus à la dérive théorique qui a une emprise 

sur la sociologie et la psychanalyse, car il la trouve sans intérêt pour la 

construction de la Science du Droit, lors de la période tardive. Notre reprise 

de l´interprétation faite par Balibar prend en compte les guillemets qui 

accompagnent le mot «fiction», car ce terme il faut bien l´entendre à la 

lumière de la manière dont la Grundnorm est conçue comme représentation 

du rapport à la norme, pas en tant «fausseté ».  
10 Le Droit ne peut pas être réduit à une interprétation ontologique. Les 

propos tenus par Jacques Lenoble et François Ost sont très clairs sur ce 

point : « Alors que, dans la pensée classique, le devoir est une notion 

transcendante (charriant l’image d’un absolu), dans la théorie pure le devoir 

est une catégorie logique transcendantale. Il explique la liaison entre un fait-

condition et une conséquence, il relie l’acte illicite à la sanction en statuant 

que celle-ci doit suivre celui-là. Fidèle à cette position philosophique anti-

ontologisante, Kelsen élabore un Sollen dans une perspective qui n’est ni 

moralisante, ni ontologisante mais exclusivement relationnelle et 

fonctionnelle : le Sollen ne se comprend que par la relation d’imputation qu’il 

exprime » (Lenoble et Ost 1980, 491).  
11 « La Grundnorm ou « norme fondamentale » («norme de fond ») n’est donc 

nullement pour lui (Kelsen) la croyance, mais une donnée, constat et défense 

rigoureuse de l’autonomie du Droit, tout en étant de l’ordre du Sollen («devoir-

être »). Donnée positive et « transcendantale », qui organise une conception 

pyramidale des normes » (Assoun, 6). 
12 En ce sens précis, les remarques d’Alain Renaut sur le sujet nous 

paraissent tout à fait pertinentes pour introduire la spécificité du rapport qui 

se tisse entre la norme et son obéissance suivant l’approche kelsénienne. 

Cependant, au départ d’un questionnement formel sur le caractère 

conditionnel de toute norme, l’on comprend bien que toute formulation 

hypothétique, dont l’avènement s’avère lié au champ de la contingence (si tu 

voles…) implique aussitôt sa jonction avec une proposition d’ordre nécessaire 

(…alors, tu seras puni). Notre interprétation vise la compréhension spécifique 

du lien entre l’hypothétique et le nécessaire : « Or, selon Kelsen, cette 

réduction de la légalité à la moralité manque tout autant l’essence du droit 

que la réduction des valeurs juridiques à des faits historiques – et ce pour 

deux raisons (à travers l’indication lesquelles Kelsen retrouve des arguments 

étonnamment proches de ceux que nous verrons mobilisés par Fichte) : a) le 

droit se définit comme un «ordre extérieur de contrainte » visant à réaliser un 

certain ordre social désiré, le lien entre le contenu de l’obligation juridique et 
 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

190 

 

 

son acceptation étant ici extrinsèque, alors que la moralité exige une liaison 

intrinsèque entre la loi et son acceptation ; b) les règles morales sont des 

impératifs catégoriques, donc des règles à la fois prescriptives et obligeant 

absolument ou inconditionnellement, là où les règles juridiques sont des 

jugements hypothétiques, c’est-à-dire des règles descriptives (elles décrivent 

une relation entre un acte et sa conséquence juridique : si tu voles, tu seras 

puni, ce qui n’est pas un impératif mais un jugement porté sur on objet, ici le 

vol, du point de vue des conséquences qu’il entraine), et conditionnelles (elles 

ne décrivent qu’un lien hypothétique entre un fait éventuel et sa signification 

juridique dans le système considéré) » (Renaut 1986, 225). 
13 Commentaire de Gisèle Harrus-Revidi : « Le refoulement est lié à une 

représentation en désaccord avec un désir inconciliable. » (Freud 2012, 45) 
14 La tension toujours à l’œuvre entre la réalisation du désir et le besoin de 

punition met à jour le destin spécifique du refoulement. À ce propos, Freud 

énonce : « Les mobiles de la libido et de la réalisation de désir en tant que 

punitions agissent de concert en s’additionnant. La tendance générale à 

l’abréaction et à l’irruption de ce qui a été refoulé est évidente, c’est à elle que 

s’ajoutent les deux autres mobiles » (Freud 1979, 185). 
15 « J’ai entrepris cette étude pour caractériser d’abord le moi factuel et, par 

opposition à ce moi factuel, le moi libre » (Fichte 2005, 139). 
16 « Je nomme intuition intellectuelle cette intuition de soi-même, supposée 

chez le philosophe, dans l’effectuation de l’acte par lequel le Moi est engendré 

pour lui. Elle est l’immédiate conscience que j’effectue un acte et tel acte (dass 

ich handle und was ich handle) : elle est ce par quoi je connais quelque chose, 

parce que je le fais » (Fichte 1999, 272). 
17 « La réflexion elle-même est une détermination plus spécifique de la vie, vie 

qui est déjà, vie qui est déjà en soi et par soi. Par suite, la réflexion est 

l’autorévélation de la vie, sans une aucune loi contraignante. » (Fichte 2005, 97).  
18 « En ce sens, l’image est véritablement le concept absolu, originaire, 

premier » (Fichte 2005, 86).  
19 « Mais, plus radicalement encore, la tâche de la philosophie est précisément 

de se reconnaître comme tâche : cela implique, et en même temps garantit, 

cette « liberté » qui est la loi même de sa propre « vision » (Einsicht ), qui ne 

peut pas être déduite à un niveau logico-formel, sous peine de perdre son 

propre sens et sa propre efficace critique » (Fichte 2005, 85). 
20 « Si, pour se poser en tant qu’image de l’être, l’image se pose en tant 

qu’image de soi, alors la « forme-moi » (Ichform) est propre à l’image : l’image 

implique le moi. Mais puisque le moi est auto-conscience (moi n’est autre que 

celui qui dit, en se référant à lui-même, « moi » ; à savoir, celui qui a une 

image en tant que moi), le moi implique à son tour l’image. » (Fichte 2005, 74). 
21 « La circularité propre à l’image, qui est auto-réflexion de soi comme image, 

est la circularité propre au moi comme activité « qui fait retour en soi », 

comme un « œil qui se voit soi-même », comme « voir du voir » (le principe 

fondamental de la philosophie transcendantale) : le moi est, en d’autres 

termes, le medium de l’acte de se re-configurer de l’image (qui en tant 

qu’image n’est que pour moi : l’apparaître à soi-même de l’image implique la 

Ichform), tandis que l’image est l’essence même du moi comme conscience » 

(Fichte 2005, 76-77).  
 



Santiago Zúñiga / Critique du rapport d´obéissance à la norme 

 

  

191 

 

 

22 Jacques Lenoble lie la définition du juge comme « opérateur réflexif » au 

présupposé de la norme en tant que « fait existant ». Voir sa conférence très 

éclairante à ce propos donnée dans le cadre de l’hommage à François Ost. Cf., 

LENOBLE, Jacques, https://www.youtube.com/watch?v=C34VCDNl6FE&t=863s.  

 

 

 

REFERENCES 

 

Assoun, P. Le désir de constitution à l’épreuve de la psychanalyse. 

Freud avec Kelsen 
https://www.ledroitdelafontaine.fr/wp-content/uploads/2016/08/Texte-

PLA.pdf 

Badiou, A. 2013. Le Séminaire, Lacan L’antiphilosophe 3. 

France : Fayard. 

Balibar, É. 2017. Citoyen sujet et autres essais d’anthropologie 

philosophique. Paris : Presses Universitaires de France.  

Bertinetto, A. 2003. « Philosophie de l’imagination. Philosophie 

comme imagination » In Fichte. Tome I. La philosophie de la 

maturité. Les derniers exposés de la Doctrine de la Science, édité 

par J.Ch. Goddard et M. Maesschalck, 61-86. Paris : VRIN. 

Bertinetto, A. 2014. « ‘Die absolute Kraft des Bildens’. Image et 

conscience de soi dans la Doctrine de la Science de Fichte  » In 

Fichte Studien 41(1) : 45-71.  

Durkheim, É. 1919. Les règles de la méthode sociologique. 

Paris : Alcan. 

Fichte, J. G. 1999. « Les principes de la philosophie première ». 

In Œuvres choisies de philosophie première. Traduit par Alexis 

Philonenko. Paris : VRIN.  

Fichte, J. G. 2005. Doctrine de la Science, exposé de 1812. 

Traduit par A. Lowit. Paris : Presses Universitaires de France. 

Freud, Sigmund. 1979. La naissance de la psychanalyse. Paris : 

Presses Universitaires de France. 

________. 2012. Psychologie des Foules et Analyse du Moi. 

Traduit par P. Cotet, A. Bourguignon, J. Altounian, O. 

Bourguignon et A. Rauzy. Paris : Payot. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=C34VCDNl6FE&t=863s
https://www.ledroitdelafontaine.fr/wp-content/uploads/2016/08/Texte-PLA.pdf
https://www.ledroitdelafontaine.fr/wp-content/uploads/2016/08/Texte-PLA.pdf


META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy – XIII (1) / 2021 

192 

 

 

________. 2012. Pulsions et destins de pulsions. Traduit par O. 

Mannoni. Préface de G. Harrus-Révidi. Paris : Payot.  

________. 2018. Le Moi et le Ça. Traduit par Jean Laplanche. 

Paris : Payot.  

Kant, E. 1997. Critique de la Raison Pure. Traduit par A. 

Delamarre et F. Marty. Sarthe : Gallimard. 

Kelsen, H. 1988. « La notion d’État et la psychologie sociale, à 

propos de la psychologie freudienne des foules » In Hermès la 

Revue 2 : 134-165. 

Lacan, J. 1966. Écrits. Paris : Éditions du Seuil. 

Lenoble, J. et F. Ost. 1980. Droit, mythe, raison - Essai sur la 

dérive mytho-logique de la rationalité juridique. Bruxelles : 

Publications des Facultés universitaires St Louis. 

Lenoble, J. 2018. „Retour sur „Droit. Mythe et Raison” : 

Comment penser l’obéissance à la loi ? » In Les Carnets du 

Centre de Philosophie de Droit 173: 2-21. 

Renaut, A. 1986. Le système du droit. Philosophie et droit dans 

la pensée de Fichte. Paris : Presses Universitaires de France. 

 

 

Santiago Zúñiga (Docteur en philosophie, Université Catholique de Louvain, 

2017, sous la direction du professeur Marc Maesschalck) est professeur de 

logique formelle et philosophie du droit à l´Université des Amériques 

(Universidad de las Américas) à Quito-Équateur. Master Europhilosophie 

(2008-2010) financé par la Commission Européenne dans les Universités de 

Toulouse II Le Mirail, Bergische Universität Wuppertal et Université 

Catholique de Louvain. Licence de philosophie obtenue à l´Université 

Catholique de l´Équateur. Ses recherches portent sur la philosophie du droit, la 

théorie psychanalytique et la psychopathologie phénoménologique.  

 

 

 

Address: 

Santiago Zúñiga 

UDLA - Facultad de Derecho. 

Redondel del Ciclista, Antigua Vía a Nayón,  

Quito EC 170124, Équateur  

Email: santiago.zuniga@udla.edu.ec 
 

  

mailto:santiago.zuniga@udla.edu.ec

